
 

1 
 

Ի՞նչ գիտենք մեր մասին 

 

Հարգելի գործընկերներ. 

Մեր «Հեռակա դասընթացներ» շարքում կցանկանայի ձեզ հետ քննարկել հետևյալ 

խնդիրը. ի՞նչ գիտենք մեր մասին:  

Առաջին հայացքից, յուրաքանչյուրս կարող է պնդել, որ ինքնաճանաչողությունը՝ 

գիտելիքների ինտեգրացիա է, որն ընդգրկում է ֆիզիկական, կենսաբանական և 

հոգեբանական գիտելիքների սպեկտրը՝ կուտակված մարդու կողմից իր գիտակցական 

կյանքի ընթացքում՝ գենային մեխանիզմի միջոցով փոխկապակցած  նախորդ 

սերունդների կենսափորձի հետ: 

Բավականին խրթին և անորոշ պնդում է, այնպե՞ս չէ: 

Մարդ չի կարող երբեք հստակորեն ասել, թե ի՞նչ է կյանքը, և միշտ փնտրում է հետևյալ 

հարցերի պատասխանները. «Ո՞վ եմ ես», «Ի՞նչ եմ ես»: 

Գիտելիքներ ստանալու գործընթացի ամենամեծ առանձնահատկություններից մեկն այն 

է, որ «վաղը կարող են ապացուցել, որ սխալ է այն, ինչն այսօր ճշմարիտ է»: Այդ 

ժամանակ, գիտությունը մարտահրավեր է նետում արմատավորված 

ենթադրություններին և «ճշմարտություններին». այն շարժվում է առաջընթացի 

ճանապարհով: 

Իսկ եթե սա ճի՞շտ է նաև մեր սեփական կյանքի, անհատական աճի և զարգացման 

առումով: Սա ենթադրությո՞ւն է: Ոչ, սա ճշմարտություն է: Երբ մարդը դուրս է գալիս իր 

մասին սովորական պատկերացումների շրջանակներից, նա ներքին աճ է ունենում և 

զարգանում է այնքան արագ, որքան ավելի մեծ է առաջ ու վեր շարժվելու նրա 

վճռականությունը: 

Էյնշտեյնը մի անգամ ասել է. «Խելագարություն է ամեն օր նույն բանն անել՝ ակնկալելով 

տարբեր արդյունքներ»: 

Եթե երբևէ փորձել եք հստակ սահմանել, թե ինչն է ձեզ համար արժեքավոր և ինչին եք 

հավատում, ապա արդեն գիտեք, թե դա որքան դժվար է: Դուք կարող եք համարել, որ ձեր 

պատկերացումների մեծ մասը ընտանիքի, բարեկամության կարևորության, առավոտյան 

մարզանքի օգտակարության և այլնի մասին, ձեր քաղաքական և սոցիալական 

համոզմունքները բավականին տրամաբանական են: Բայց կան շատ անգիտակիցական 



 

2 
 

պատկերացումներ, որոնք մանկությունից սկսած դրվել են ձեր մեջ և վստահորեն 

կառավարում են ձեր կյանքը: 

Այդ համոզվածությունը, որ «ես կարող եմ», «ես գիտեմ» կամ «ես լավ եմ սրանում կամ 

նրանում», տարբեր մարդկանց, այդ թվում ազգականների և ընկերների հետ ձեր 

փոխհարաբերությունների սկզբունքներն են. դա նաև վերաբերմունք է տարբեր 

երևույթների նկատմամբ: Այս ամենը հիմնվում է ամբողջ հասարակարգի 

անգիտակցական հավատալիքների բազայի համակարգի վրա, որտեղ ձեզ բախտ է 

վիճակվել ծնվել:  

Մենք ապրում, մտածում և գործում ենք այդ պատկերացումներով (հավատալիքներով), և 

այդ պատկերացումները (պատկերացումների համակարգը) կոչվում են «Պարադիգմա»: 

Անձնական պարադիգմայի փոփոխությունը կարող է նմանվել հանկարծակի զարթոնքի: 

Հանկարծ մարդը հասկանում է, որ «Ինչ-որ կարևոր բան միշտ եղել է իր ներսում, բայց նա 

պարզապես չի հասկացել»: 

Պարադիգմայի փոփոխությունը կարելի անվանել «ընդունված իրականության 

փոփոխություն»: 

Այդ դեպքում հարց է ծագում. «Իսկ ի՞նչ է իրականությունը»: 

Կյանքում մեր բոլոր որոշումները և դրանցից յուրաքանչյուրը հիմնված է այն 

ենթադրությունների վրա, ինչը մեզ համար իրական է: Խոսքն այն մասին է, որ մեր 

զգայարանները  մեզ համար «հավաքում են» մեզ շրջապատող աշխարհը, և նրանց 

հավաքած «պատկերը» մենք համարում ենք իրականություն: 

Հին հույն փիլիսոփա Դեմոկրիտեսը մարդկության պատմության մեջ առաջին անգամ 

հայացք նետեց մատերիայի խորքը և ասաց. «Ոչինչ գոյություն չունի, բացի ատոմներից և 

դատարակությունից. մնացածը՝ կարծիք է»: 

Մեզ շրջապատող աշխարհի մասին ամբողջ տեղեկատվությունը, որը մեզ հասնում է մեր 

հինգ զգայարանների խողովակներով, անտեսանելի ձևով ինտեգրվում, զտվում և 

մշակվում է մեր մեջ, ինչպես նաև «ձևավորվում է» ուղեղի ազդեցության տակ: 

Արդյունքում ունենում ենք, ինչպես Իմանուիլ Կանտն է գրում, միայն ինչ-որ «ֆենոմեն», 

այլ ոչ թե այն, ինչ իրականում գոյություն ունի: Մենք տեսնում և զգում ենք ոչ թե հենց 

իրականությունը, այլ ուղեղում դրա վերափոխված արդյունքը: Ինքը՝ «ինքնին իրը», 

հասանելի չէ մեր ընկալմանը: 



 

3 
 

Բժշկական գիտությունների դոկտոր, ԱՄՆ Փենսիլվանիայի համալսարանին կից 

հիվանդանոցի ռենտգենոլոգայի և հոգեբանության բաժնի ղեկավար Էնդրյու Բ. Նյուբերգը 

նշում է.  

 «Մենք չենք կարող վստահորեն հերքել այն ենթադրությունը, թե ապրում ենք մի 

հսկայական հոլոգրամայի մեջ: Չէ որ ամեն ինչի  «պարզաբանումը», որը մենք ընկալում 

ենք, իրականացնում է ուղեղը: Իսկ մենք մշտապես գտնվում ենք նրա՝ իրականության 

մեկնաբանության  սահմաններում:  Հետևաբար տրամաբանական է ենթադրել, որ մեր 

շուրջն ամեն ինչ հոլոգրամա է՝ մեծ պատրանք: Մենք հնարավորություն չունենք դուրս 

գալու նրա սահմաններից, որպեզի իմանանք, թե ինչպես և ինչ գոյություն ունի 

իրականում»: 

Վերադառնալով նախորդ հասկացությանը՝ կարելի է ասել, որ պարադիգման,  

պարզապես մի ընդհանուր մոդել է, որը համարում ենք իրական: 

Զգայարանները իրականությունը ընկալում են այն գիտելիքների և ենթադրությունների 

սահմաններում, որոնցով ապահովում է նրանց խելքը: Հենց խելքն է ստեղծում աշխարհը, 

որը զգում է մարդը: Այլ կերպ ասած, մեր  բանականությունն է տնօրինում, թե մենք ինչ 

«պետք է» իմանանք: 

Ընկալումը՝ բարդ և բազմակողմանի գործընթաց է: Այն սկսվում է այն ժամանակ, երբ 

սենսորային նեյրոնները ստանում են տեղեկություն շրջակա միջավայրից և դրանք 

ուղարկում են ուղեղին էլեկտրոնային ազդակների տեսքով: Ինչպես ցանկացած 

կենդանու, այնպես էլ մարդու զգայարանների հնարավորությունները սահմանափակ են: 

Հինգ զգայարաններից ուղեղ մտնող տեղեկատվության ծավալը, իրոք ահռելի է, այն 

կազմում է վայրկյանում մոտ 400 միլիարդ բիտ: Բայց մեր գիտակցությունը չի կարող 

հաղթահարել այդ ծավալը, և մենք ընկալում ենք դրա աննշան մասը (հետազոտողներն 

ասում են, որ գիտակցությանը հասնում է վայրկյանում մոտ 2 հազար բիտ): Հետևաբար, 

երբ ուղեղը (ըստ դոկտոր Նյուբերգի) «փորձում է մեզ համար ստեղծել աշխարհի 

պատկերը, նա ստիպված է ազատվել ստացվող տվյալների մեծ մասից»: 

Դոկտոր Է.Նյուբերգը շարունակում է. «Ուղեղը ստիպված է մաղել մեծ քանկությամբ մեզ 

համար ավելորդ տեղեկատվություն: Այդպես նա կանխում նյարդային համակարգի 

պատասխանը գոյություն չունեցող ազդակներին...»: 

Այնպես որ, իրականում մենք ընդունում ենք ոչ թե իրականությունը, այլ տեսնում ենք 

իրականության պատկերը (հիշեք հոլոգրամայի մասին): 



 

4 
 

 «Ուղեղը այն է, ինչը, վերջին հաշվով, ընկալում է իրականությունը և ստեղծում 

աշխարհի մեր մեկնաբանությունը»: 

Մյուս կողմից, մարդու աշխարհընկալումը որոշվում է ոչ միայն նրա 

պատկերացումներով այն մասին, թե ինչն է իրական, ինչը ոչ, այլև ընկալվող 

տեղեկատվության հանդեպ նրա վերաբերմունքով, այն է՝ նրա էմոցիաներով: Դրանք են 

որոշում այն, ինչի վրա պետք է ուշադրություն դարձնել: 

Մի անգամ միասին հստակեցրել ենք «իրականություն» հասկացությունը: Դա մեր 

ընկալման արդյունքն է, որն ինչ-որ չափով կախված է մեր էմոցիաներից: 

Էմոցիաները օգնում են գոյատևմանը: Նրանք կայծակնային արագությամբ ազդանշան-

պատասխան են տալիս, որն էլ թույլ է տալիս իրավիճակային «գլուխկոտրուկ» կազմել 

տեղեկությունների այն պատառիկներից, որը դուք «հավաքել եք»: 

Էմոցիաները ապահովում են ավելին, քան գոյատևումն է: Դրանք նպաստում են անձի 

զարգացմանը: Անձի զարգացումը ենթադրում է, որ իր զարգացման և աճի ընթացքում 

(ըստ հնդիկ փիլիսոփա և հոգևոր ուսուցիչ Ռամտայի, որն ապրել է 35 հազար տարի 

առաջ) մարդը կարող է մտնել գիտակցության ավելի բարձր մակարդակ, միայն այն 

բանից հետո, երբ հաղթահարի երեք չակրաները՝ սեքս, գոյատևում և իշխանություն: 

 «Մարդը ստեղծում է իրականությունը», - այս գաղափարը եղել և մնում է կենտրոնական՝ 

հոգևոր, մետաֆիզիկական, օկուլտային և այլ «իզմ»-երում: Այդուհանդերձ, 

ողջախոհությունը թելադրում է, որ իրականությունը ինչ-որ չափով ստեղծվում է 

գիտակցությամբ: 

Եթե գիտակցությունն այդքան կարևոր է, ապա ինչու այդքան քիչ բան է հայտնի նրա 

մասին: Սթենֆորդի համալսարանի փիլիսոփայության դոկտոր Նիք Հերբերտն գրում է. 

 «Ես անկեղծորեն հավատում եմ, որ գիտակցությունը բարդ խնդիր է, իսկ ֆիզիկոսները 

հիմնականում զբաղված են պարզ հարցերով… Մենք կարող ենք գտնել բոլոր ուժերը և 

մասնիկները բնության մեջ, հենց սրանով են զբաղված ֆիզիկոսները, իսկ հետո՞: Իսկ 

հետո մենք չենք կարող փախչել ավելի բարդ խնդիրներից (բանականության բնույթը, 

Աստծո բնույթը) և այնպիսի հարցերից, որոնք մենք դեռ չենք կարողանում ձևակերպել»: 

Մեզանից յուրաքանչյուրը գիտակցություն ունի, այնպե՞ս չէ: Մենք գիտակից, բանական 

էակներ ենք: Գիտակցությունը՝ հիմքն է մեր արած ամեն ինչի: Սա հաստատուն է՝ մեր 

կեցությունը որոշող: 



 

5 
 

Դոկտոր Նիք Հերբերտը ասում է. «Ես կարծում եմ, որ գիտակցությունը անկախ 

ֆունդամենտալ գործընթաց է, բնության մեջ այնպես լայնորեն տարածված և խորապես 

արմատավորված, ինչպես լույսը կամ էլեկտրականությունը»: 

Եթե ենթադրենք, որ գիտակցությունը՝ ուղեղի աշխատանքի արտադրանք է, կամ 

կենսաէլեկտրական գործընթացների գումարի «արդյունք», որոնք տեղի են ունենում մեր 

գլխում և ծագում, երբ միաժամանակ գրգռվում են բավականին շատ նեյրոններ (ուղեղի 

նյարդային բջիջներ)՝ ձևավորելով բարդ հաշվարկներ կատարելու ընդունակ նյարդային 

ցանց, ապա ուղեղը պարզապես կենսաբանական համակարգիչ է: Իսկ ինչո՞վ ենք մենք 

տարբերվում համակարգչից: Ուրեմն, հնարավո՞ր է ստեղծել արհեստական 

բանականություն: Արդյոք նա կունենա՞ կամքի ազատություն: 

Մյուս կողմից, պնդում են, որ գիտակցությունը՝ տիեզերքի ֆունդամենտալ բաղադրիչն է, 

անկախ ուղեղից, որը կարող է գոյություն ունենալ մարմնից դուրս: Ի՞նչ կասեք այս 

մասին: 

Այս հարցի պատմական պատասխանը ձևավորում են երեք ուղղությունները 

(պատասխանները). 

 Մատերիալզմ. մատերիան առաջնային է, գիտակցությունը՝ երկրորդական: 

Գիտակցությունը՝ պարզապես ուղեղի արդյունք է: 

 Դուալիզմ. Գիտակցությունը և մատերիան՝ իրականության իրավահավասար 

երևույթներ են: Նրանք շատ են տարբերվում իրարից և գործում են տարբեր, 

միմյանց հետ կապ չունեցող ոլորտներում, այսինքն՝ բացարձակ տարբեր 

սուբստանցիաներ են: 

 Իդեալիզմ. գիտակցությունը՝ ֆունդամենտալ իրականություն է: Ամեն ինչ 

գիտակցության դրսևորում է: Գիտակցությւոնը ինքնարտահայտվում է 

մակարդակների կամ բառերի միջոցով՝ «առավել անորոշից» մինչև հոծ 

մատերիան: 

Մատերիալիստական և դուալիստական մոտեցումների դեպքում գիտակցությունը 

ինքնուրույն գոյություն չունի կամ հավերժ «կտրված» է նյութական աշխարհից: Իսկ 

իդեալիստական մոտեցման դեպքում՝ դա ընդամենը նույն մեդալի երկու կողմն է: 

Սույն խնդիրը իրապես հասկանալու համար նպատակահարմար կլիներ ծանոթանալ 

քվանտային մեխանիկայի հիմնարար սկզբունքներին: 

Դժվար, սակայն ուշադրության արժանի գործ է...  



 

6 
 

Ենթադրենք, թե մենք համոզվեցինք, որ գիտակցությունը առաջնային է, այսինքն 

բանականությունը ազդում է մատերիայի վրա: Մյուս կողմից, մատերիան իշխում է 

բանականության վրա: Պատճառահետևանքային կապերի տրամաբանական շղթայում 

ստացվում է. – բանականությունը իշխում է մատերիայի վրա, որը իշխում է 

բանականության վրա, որը իշխում է... և այլն: Սա պարադոքսի ոգով է. «ո՞րն է սկզբում՝ 

հա՞վը, թե՞ ձուն»: Կարելի է երկակի հասկացությունների բազմաթիվ օրինակներ բերել.  

«սուբյեկտ-օբյեկտ», «գիտություն-ոգի», «գիտակցություն-մատերիա» և այլն: 

Եթե դուք արդեն ծանոթ եք (գոնե ընդհանուր) քվանտային մեխանիկայի 

հասկացություններին, ըստ որոնց, մեզ շրջապատող ամբողջ նյութական աշխարհը , 

վերջին հաշվով, ունի ատոմային կառուցվածք, իսկ ատոմը՝ մասնիկների (էլեկտրոններ, 

պրոտոններ, նեյրոններ և այլն) փոխգործակցություն է, որոնք  երկակի բնույթ ունեն՝ 

կորպուսկուլյար (մանրամասնիկավոր) և ալիքային, կախված այն բանից, թե որ 

հատկանիշն է «դիտորդը» գրանցում, ապա սկզբունքորեն, մենք գործ ունենք էներգիայի 

հետ, որը տեղեկատվություն է «փոխանցում»:  

Միևնույն սկզբունքով, տարբեր առարկաների նույնականության տրամաբանությունը 

հուշում է, որ մատերիան՝ տեղեկատվություն է, գիտակցությունը ևս տեղեկատվություն է: 

Սա 100 տոկոսով չի ապացուցում, որ մատերիան և գիտակցությունը նույնն են, սակայն  

Վերջին հաշվով, ի՞նչ է այն մեզ տալիս: Այս հարցին հետաքրքիր պատասխան է տվել 

Բերնարդ Շոուն (կարծում եմ՝ նրան ներկայացնելու հարկ չկա). «Կյանքի իմաստը ինքդ 

քեզ գտնելու մեջ չէ: Կյանքի իմաստը ինքդ քեզ ստեղծելու մեջ է»:  

 «Եթե ցանկանում եք զարգանալ որպես անհատականություն և ապրել գիտակցաբար, 

ապա փորձեք գիտակցաբար վերահսկել ձեր սեփական բնական հակումները: Դա 

կհանգեցնի իմաստության...», ասում է նյարդաբանության, նյարդաֆիզիոլոգիայի և 

ուղեղի գործունեության ոլորտում աշխատող դոկտոր Ջո Դիսպենզան: Նա 

խիրոպրակտիկների միջազգային միության անդամ է: 

Ասում են, թե միջնադարյան ամրոցի դարպասների վերևում, որտեղ հաճախ զրույցի էին 

հավաքվում իմաստունները, փորագրված էր. «Մեծությունները խոսում են 

գաղափարների, միջակները՝ իրադարձությունների, իսկ փոքր մարդիկ՝ մարդկանց 

մասին»: 

Կարծում եմ, որ այս դասախոսությունը լի է նյութերով, որոնք անհրաժեշտ է 

իմաստավորել: Ինձ համար այս դասախոսության մեջ շատ դատողություններ և 

հասկացություններ բավականին վիճելի են լուսաբանված են այն գրականության մեջ, 



 

7 
 

որից ես օգտվել եմ  նոր լույսի ներքո՝ հակառակ այն պարադիգմայի, որի սահմաններում 

կրթվել եմ: 

Դասախոսության պատրաստման ժամանակ, հիմնականում օգտվել եմ երկու 

աղբյուրներից` «Кроличья нора или что мы знаем о себе и Вселенной» » (հեղինակներ՝ 

Ուիլյամ Առնց, Բեթի Չեյզ, Մարկ Վիսենթե)  գրքից և քվանտային մեխանիկա սկսնակների 

համար դասընթացներից (բավականին բարդ դասընթաց, բաղկացած 61 

դասախոսությունից): 

Այս դասախոսության մեջ ես հատուկ շրջանցել եմ քվանտային մեխանիկայի վրա 

հիմնված դատողությունները, քանի որ, առաջին հերթին, ցանկանում էի (եթե հնարավոր 

է) ձեզ մոտ հետաքրքրություն առաջացնել հենց խնդրի շուրջ: Ձեր ինտելեկտի հետագա 

զարգացումը՝ արդեն կախված է ձեզանից յուրաքանչյուրից: 

 

Լևոն Ներսիսյան 

Ա.Դ.Սախարովի անվան մարդու իրավունքների պաշտպանության հայկական կենտրոնի 

տնօրեն 


